
927 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

Journal of Religion & Society (JR&S) 
Available Online: 

https://islamicreligious.com/index.php/Journal/index 
Print ISSN: 3006-1296Online ISSN: 3006-130X 
Platform & Workflow by: Open Journal Systems 

The Concept of Social Protection in the Makkan Period: Traditions of Ḥilf and Jiwār 

and Their Civilizational Significance: A Research Review 

جائزہ تحقیق ایک: اہمیت تہذیبی کی ان اور روایات کی جوار و حلف: تصور کا تحفظ سماجی میں مکی عہدِ  

Sidra Firdous 
PhD Scholar, Department of Arabic and Islamic Studies, Government College Women 

University, Sialkot 

Dr. Syeda Saadia 
Assistant Professor, Department of Arabic and Islamic Studies, Government College 

Women University, Sialkot 

Abstract 
The Makkan period of the Prophetic mission represents a formative phase in Islamic history, 

characterized not only by the intellectual and spiritual call toward monotheism but also by 
acute social vulnerability in the absence of an organized state system. During this period, 

marginalized groups such as the poor, slaves, travelers, and those without tribal affiliation 
were frequently exposed to injustice and oppression. In such a socio-political context, Arab 

society relied on certain non-formal yet effective social mechanisms to ensure protection and 

justice. Among these mechanisms, the traditions of Ḥilf (collective oath or alliance) and Jiwār 

(granting of protection or asylum) played a crucial role in maintaining social security. This 
study explores the concept of social protection in the Makkan era through an analytical 

examination of the traditions of Ḥilf and Jiwār, highlighting their functional and cultural 

significance within pre-Islamic Arab society. The research demonstrates how these practices 
served as ethical frameworks for safeguarding human life, dignity, and property despite the 

absence of institutional governance. Furthermore, the study underscores the Prophet 

Muhammad’s صلى الله عليه وسلم acknowledgment of these positive social traditions, reflecting Islam’s 

approach of reforming and universalizing existing moral values rather than negating them 

entirely. The findings suggest that the Makkan model of social protection offers valuable 
insights for addressing contemporary issues of social justice, communal responsibility, and 

the protection of vulnerable groups. 
Keywords: Social Protection, Makkan Period, Traditions of Ḥilf, Jiwār, Civilizational 

Significance 

 اور دل  و اصافف ر  بنی کا دور نہ صرف روحانی و دینی اصلاحات کا زمانہ تھا بلکہ اس میں ایک مضبوط، منظمصلى الله عليه وسلم اسلامی تاریخ میں نبی کریم 

 ی لائی رواج، ذاتی منافعت، قبائلی دشمنی اور مظلوم کی بے بسی
قب
 کے مسائل سے دوچار سماجی نظام بھی قائم کیا گیا۔ عرب معاشرہ اس سے قبل 

دل ، مظلوم کے حق  تھا۔ ایسے معاشرتی تناظر میں حلف و جوار کی روایات ایک اہم کردار ادا کرتی تھیں، جو نہ صرف فرد کی حفاظت بلکہ اجتماعی

 یسی اجتماعی پہل ہے جسکے لیے اتحاد اور امن کے قیام کے لیے بنیادی انسٹی ٹیوٹ کے طور ر  کام کرتی تھیں۔حلف الفضو  کی روایت ایک ا

نے اس میں شرکت کی تصدیق  صلى الله عليه وسلممیں مختلف قبائل نے مظلوموں کے حقوق کے تحفظ اور دل  کے قیام کے لیے مشترکہ عہد کیا۔ نبی 

https://islamicreligious.com/index.php/Journal/index
https://assajournal.com/index.php/36/about/aboutThisPublishingSystem


928 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 کرتے ہوئے اس اصو  کی اہمیت اور عملی افادیت کو واضح کیا۔ اس اقدام نے عرب معاشرت میں دل  و اصافف اور اخلاقی ذمہ داری کے

  میں اسلامی ریات  کے قاوننی اور سماجی ھانچے  کی بنیاد نے۔نئے معیار قائم کیے، جو بعد

و سماجی قوانین کا  اسی طرح جوار کا تصور، یعنی کسی فرد یا گروہ کو پناہ دینا اور اس کی جان، ما  اور عزت کا تحفظ کرنا، عرب معاشرت کے اخلاقی

ریوں کا لازمی حصہ قرار دیا۔ جوار نی، اجتماعی حفاظت اور اخلاقی ذمہ داحصہ تھا۔ اسلام نے اس روایت کو مضبوط کرتے ہوئے اسے حقوقِ انسا

 کے ظرییات میں کے اصو  نے معاشرت میں اعتماد، ہم آہنگی اور کمزور طبقات کے تحفظ کو ممکن بنایا اور اس کے اثرات آج کے سماجی تحفظ

 بھی دیکھیے جا سکتے ہیں۔

 کا دعوت کی صلى الله عليه وسلمعہدِ نبویؐ کا مکی دور اسلامی تاریخ کا ایک نہایت حساس، نازک اور فیصلہ کن مرحلہ تھا۔ اس دور میں رسوِ  اکرم 

ی اات قبائلی ناہمواری، سماجی شدید معاشرہ ساتھ ساتھ کے اس مگر تھا، تطہیر فکری اور اصلاح اخلاقی توحید، مرکز
عص

 

ت
 اور 

 بے میں مقابلے کے استحصا  و ظلم صرعنا قبائلی غیر اور یتیم مسافر، غلام، افراد، کمزور تھا۔ شکار کا بالادستی کی طبقے طاقتور

 کر تحفظ کا عزت اور ما  ن،جا کی ان جو تھا نہ موجود تصور منظم کوئی کا قاونن و نظم ریاستی جبکہ تھے، آتے ظری بس

 سکتا۔

مؤثر سماجی روایات اور اخلاقی ضوابط  بھی نہ تھا، بلکہ اس میں بعض غیر رسمی مگرایسے حالات میں عرب معاشرہ مکمل طور ر  بے ضابطہ 

، تاہم مظلوم کی داد رائج تھے جو کسی حد تک سماجی تحفظ کا فریضہ انجام دیتے تھے۔ یہ روایات اگرچہ قبائلی دائرے میں محدود تھیں

ِعمل کی ایک 
 
۔ ای غ غیر رسمی سماجی اداروں میں حلف تہذیبی بنیاد فراہم کرتی تھیںرسی، اجنبی کی حفاظت اور ظلم کے خلاف اجتماعی رد

 اور جوار کی روایات کو بنیادی اہمیت حاصل تھی۔

اثر فرد یا بیلے  کی جاب حلف، باہمی عہد و پیمان کی صورت میں ظلم کے خلاف تعاون اور کمزور کی نصرت کا ذریعہ بنتا تھا، جبکہ جوار کسی با

معاشرے میں اخلاقی ذمہ  اپنی پناہ میں لے کر اسے سماجی تحفظ فراہم کرنے کی علامت تھا۔ یہ دوونں روایات مکی سے کمزور شخص کو

 داری، قبائلی غیرت اور اجتماعی اصافف کے تصورات کو واضح کرتی ہیں۔

 جائزہ یا  گیا ہے اور یہ واضح کرنے کی زیرِ ظری مقالہ میں عہدِ مکی کے سماجی تناظر کو سامنے رکھتے ہوئے سماجی تحفظ کے تصور کا تفصیلی

 میں کردار کوشش کی گئی ہے کہ حلف و جوار جیسی روایات نے کس طرح ریاستی نظام کی دلم موجودگی میں انسانی جان و عزت کے تحفظ

یا جائے کہ اسلام نے بعد کھاادا کیا۔ اس تحقیقی مطالعے کا مقصد یہ بھی ہے کہ ان روایات کی تہذیبی اہمیت کو اجاگر کیا جائے اور یہ د

 ازاں ای غ مثبت معاشرتی اقدار کو وسعت دے کر ایک جامع اور آفاقی سماجی نظام کی بنیاد رکھی۔

 

ل

حَالَفَهُ ، مُحَالَفَةَ وَحِلََفاً   اس سے۔جمع احلاف ہے  اور اس کی  اسم مصدر ہے کا مادہ ح   ف ہے اور اس کی اصل لازم کرنا ہے۔یہ  حِ

 جاتے ہیں۔  بنحِلْفهُُ وَحَلِيْفهَُ ، وَهُوَ 



929 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 معجم مقایسس اللغۃ میں آتا  ہے:

"الحاء، والام،والفاء، اصل واحد وھو الملازمۃ یقال حالف فلاں فلانا، اذا لازمۃ ومن الباب  الَحِلفُ: 

 .یقال  حَلفَ یحلِفُ، حَلِفاً

نے فلاں کے ساتھ حلف کر یا   یعنی لازم کرنا۔  کہا جاتا ہے کہ فلاں شخصحلف کی اصل حاء لام اور لام اور فاء ہے۔ ان سب کی اصل ملازمۃ ہے 

ََ حَ   یعنی اس نے اپنے  اور  اس کے نبھانے کو لازم  کر یا  اور یہ حلف کے باب میں سے ہے جس میں ماضی کے لیے : مضارع کے لیے  ل

 َُ ہر حا  میں ایک دوسرے کا ساتھ     د د کو بند ک کر تے ہیں کہ  وہآتا ہے۔حلف ایک ایسا عہد ہوتا ہے جس میں فریقین حَلِفااور مصدر   يحلِ

 دیں گے ۔

 :معجم مقایسس اللغۃ میں  بھی آتا ہے کہ یہ ایک ایسا عہد ہوتا ہے جس کی بند کی   انسان ہر حا  میں اپنے اور  لازم کر لیتا ہے 

۔وذالک ان الانسان يلزمہ  الثبات عليها

i
 

 رہنا اپنے اور  لازم کر لیتا ہے۔جس ر  انسان ثابت قدم 

 ابن منظور لکھتے ہیں :

ََ فلََُنٍ بَثَّهُ وَحُزْنَهُ اىَ الازْمَهُ " "حَالَ

ii
 

  یا  ہے۔فلاں شخص نے اپنے غم و ر یشانی کواس کے ساتھ لازم اور منسلک کر

 عربی زبان میں الغرض 

ل

مصدر ہے، اسمِ راصل کا مادہ "ح،  ، ف" ہے جس کے بنیادی معنی ہیں "لازم کر لینا اور وابستہ ہو جانا"۔ یہ لفظ د حِ

 یعنی اس سے معاہدہ کیا، مُحا
ُ
فهَ
َ ااً  یعنی معاہدہ اور اس کی جمع أحلاف آتی ہے۔ اسی سے کئی صیغے اور مشتقات وجود میں آتے ہیں، جیسے حال ِِ   اور 

 

فهَ
َ ل

 اور حلیف یعنی معاہد یا شریک۔ کرنا،

 میں اس کی اصل یہ بیان کی ہے کہ "الحاء، واللام، والفاء، أصل واحد، وهو الملاز

 

ه

ل

 اللغ
 
 

" یعنی ح،   ابن فارس نے اپنی مشہور لغت معجم مقاي

 

مه

 جاتا ہے کہ فلاں نے فلاں کے ساتھ حلف کیا اور ف ایک ہی اصل ر  دلالت کرتے ہیں اور وہ ہے کسی چیز کو لازم اور مستقل کر لینا۔ اسی بنا ر  کہا

لفِاا " آتا ہے جس کا مطلب َ
 ح
ُ
حلفِ
َ
ي 

 َ

ل

َ
  ہے عہد یا سم  لینا۔یعنی اپنے اور  اس کے ساتھ وابستگی اور تعلق کو لازم کر یا ۔ اسی مادے سے فعل "حَ

بت قدم رہنا رووری ہوتا ہے۔ یوں ن کا قائم اور ثااسی سلسلے میں ابن فارس مزید وضاحت کرتے ہیں کہ یہ ایسا عہد ہوتا ہے جس ر  انسا

" محض ایک وقتی ودلہ یا عارضی تعلق نہیں بلکہ ایک ایسا معاہدہ ہے جسے انسان اپنے اور  لازم کر لیتا ہے اور ہر حا  میں

ل

 اس کی بند کی کو "حِ

 رووری سمجھتا ہے۔

ار" کے بنیادی معنی عربی زبان میں لفظ "جوار" نہایت وسیع المعنی ہے، جو مختلف مواقع ر  مختلف معانی میں استعما  ہوتا ہے۔ بطور اسم، "جو

 پڑوس أقام فی جواره یعنی وہ اس کے :الجوار والجوار یعنی پڑوس۔ چنانچہ کہا جاتا ہے :پڑوس، پناہ، امان اور عہد۔ لسان العرب میں آتا ہےہیں 

، یونکہ  وہ کہ میں مقیم ہوا۔ اسی سے "جار" یعنی پڑوسی کا لفظ وجود میں آیا۔ یہی وجہ ہے کہ مشہور مفسر زمخشری کو "جار اللہ" کہا جانے لگا

 مکرمہ میں مقیم تھے اور گویا اللہ کے گھر کے پڑوسی تھے۔



930 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 "اجار"ر" اور "أجاره" جیسے "جار" کہا جاتا ہے۔ قرآن و حدیث میں بھی جوار" کا دوسرا مفہوم پناہ اور مدد ہے۔ جسے پناہ دی جائے، اسے بھی

 " " اور "اجارر" اس ہے اللہ سے پناہ مانگنا، اور اللہ تعالیٰ کا اپنے د کے کو اپنی پناہ میں لے لینا الفاظ آئے ہیں، جن کا مطلب
ح ر
ج
م

۔ اسی طرح "ا

  اپنے امان میں لے لے۔ذات کے لیے استعما  ہوتے ہیں جو کسی کی حفاظت کرے یا اسے

 مل ہ ہے۔ اہم یہ ہے کہ "جوار" کا تصور محض مکانی قربت یعنی پڑوس تک محدود نہیں بلکہ اس میں حفاظت، مدد، حمایت اور پناہ کا مفہوم بھی

 :یہی وجہ ہے کہ لغویین نے "جار" کے مختلف معانی بیان کیے ہیں

 )وہ جو قریب رہتا ہو )پڑوسی 

 اجنبی یا غریب 

 ِجائیداد یا شریکِ تجارت شریک 

 حلیف یا معاہد 

 ناصر یا مددگار 

 )حسد کرنے والا یا منافق )یعنی منفی پہلوؤں میں بھی استعما  ہوا 

، "جوار" کا اسی طرح "حسن الجوار" ایک معروف ترکیب ہے جس کا مطلب ہے اچھا برتاؤ کرنا اور پڑوسی کے ساتھ بھلائی کرنا۔بطور فعل

الطریق :چیز سے ہٹ جانا۔ جیسے کہا جاتا ہےمطلب ہے کسی راستے یا  یعنی وہ راستے سے ہٹ گیا۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ  جار عن 

، ودلہ ، معاہدہ  کے نوں جوار بطور اسم جب آتا ہے تو یہ پڑوس  ، امان عہد"جوار" حرکت اور انحراف کے معنی میں بھی استعما  ہوتا ہے۔

 میں استعما  ہوتا ہے۔

کے اعتبار سے  اور اس سے ملتے جلتے الفاظ مختلف مقامات ر  استعما  ہوئے ہیں اور ہر جگہ اس کا مفہوم سیاق و سباق " لفظ "جوارقرآن حکیم میں

پناہ، پڑوس، ہمسایگی اور قریب ہونا۔ ذیل میں چند نمایاں مقامات اور ان کے معانی  :تھوڑا مختلف لیکن نہایت اہم ہے۔ اس کا بنیادی معنی ہے

 :ہوں ملاحظہ

 :پناہ اور امان کے نوں میں

 :سورۂ توبہ میں ارملد ہے

ِ ثمَُّ أبَْلِغْهُ مَأمَْنَهُ  نَ الْمُشْرِكِينَ اسْتجََارَكَ فَأجَِرْهُ حَتَّىٰ یسَْمَعَ كَلَامَ اللََّّ ﴾﴿وَإِنْ أحََدٌ م ِ

iii
   

 " اسے اس کے امن کی جگہ ہنچا  دو۔کا کلام سن لے، پھر"اور اگر کوئی مشرک تم سے پناہ مانگے تو اسے پناہ دے دو یہاں تک کہ وہ اللہ 

 اجره

ل

لیے محفوظ فضا فراہم  " سے جوار کا مفہوم نکلتا ہے، یعنی دشمن کو بھی امن دینا، اسے د ف سے بچانا اور اس کےیہاں "اجار"رک" اور "ف

کو حکم دیا کہ اگر کوئی  صلى الله عليه وسلمکے استعما  کو واضح کیا گیا ہے۔ یہاں اللہ تعالیٰ نے اپنے رسو   "کرنا۔ قرآن حکیم کی مذکورہ آیت میں لفظ "جوار

ہے کہ وہ اللہ کا  مشرک، د اہ وہ دشمن ہی یونں نہ ہو، پناہ طلب کرے تو اس کو پناہ دی جائے۔ اس پناہ کا مقصد محض جسمانی تحفظ نہیں بلکہ یہ



931 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

اسے امان کے ساتھ اس کے   حاصل کرے۔ اس کے بعد اگر وہ اان ن ول   نہ کرے  ب بھیکلام سن سکے اور اسلام کے پیغام سے واقفیت

 ساتھ بھی دل  محفوظ مقام تک ہنچا یا جائے۔یہ آیت اسلامی تعلیمات میں پناہ )جوار( کے تصور کو نمایاں کرتی ہے۔ اسلام نے دشمنوں کے

فراہم کرنا ہے تاکہ وہ دین کی  کسی کو وقتی پناہ دینا نہیں بلکہ اسے ر امن ماحو  اور رحمت کا برتاؤ لازم قرار دیا ہے۔ "جوار" کا مطلب محض

آیت ایک  یہ ہے۔حقیقت کو سمجھنے کا موقع بن سکے۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ اسلام میں دعوتِ دین کے ساتھ دل  و شفقت کا پہلو بھی مل ہ

ہ بغیر د ف و خطر حق کو سن سکے۔ گویا و کو بھی امن و سکون عطا کرتا ہے تاکہ عظیم اخلاقی اصو  بیان کرتی ہے: مسلمان معاشرہ اپنے دشمن

 "جوار" اسلام میں محض ایک سماجی معاہدہ نہیں بلکہ انسانیت کی بقا اور حق کی تبلیغ کا ذریعہ ہے۔

 مکی دور  میں سماجی تحفظ کے ضمن میں حلف اور جوار کی روایات

س کے باوجود اسلام سے قبل عرب معاشرہ قبائلی نظام ر  استوار تھا۔ وہاں نہ کوئی مرکزی حکومت تھی اور نہ کوئی تحریری قاونن۔ ا

 رھے  تھے، جن میں عربوں نے اپنے معاشرتی توازن اور تحفظ کو برقرار رکھنے کے لیے کچھ عرفی معاہدات اور اخلاقی ضابطے وضع کر

 )پناہ و تحفظ کا نظام( تھے۔ یہی دوونں ادارے مکی دور میں سماجی تحفظ کے "جوار")اتحادی معاہدہ( اور  "حلف"سب سے نمایاں 

ار کیا۔ نبی کریم ضامن سمجھے جاتے تھے اور بعد ازاں اسلام نے ان کی اعلیٰ اقدار کو برقرار رکھتے ہوئے انہیں شرعی بنیادوں ر  استو

قبائل کے مابین طے بنیا، جن  الفضو  قائم ہوا۔ یہ معاہدہ کہ میں دار الندوہ میں مختلف کی عمر تقریباً پچیس برس تھی جب حلفصلى الله عليه وسلم 

سی طرح  جوار عرب میں بنو ہاشم، بنو زہرہ، بنو تیم، بنو اسد اور بنو مطلب مل ہ تھے۔ اس کا تفصیلی تذکرہ باب دوم میں  گزر چکا ہے  ا

وم ہوجاتا یا کسی دشمن بیلے  سے جان کا ۔ جب کوئی شخص اپنے بیلے  کی حمایت سے محرمعاشرے میں سماجی تحفظ کا دوسرا مضبوط ادارہ تھا

 اس کی حفاظت اپنی خطرہ محسوس کرتا، تو وہ کسی بااثر شخص یا بیلے  سے جوار )پناہ( طلب کرتا۔ اگر اسے جوار دے دی جاتی تو پورا قبیلہ

م نے معاشرے میں ایک غیر رسمی بڑی قبائلی شرمندگی تھی۔ اس نظاعزت کا مسئلہ سمجھتا۔عربوں کے نزدیک جوار توڑنا سب سے 

 :کھا اور فرمایانے اس روایت کو اسلامی اخلاق کے مطابق برقرار رصلى الله عليه وسلم مگر مؤثر امن کا ضابطہ قائم کر رکھا تھا۔ نبی 

 ".ivیجير على المسلمين أدناھم

 ”بنسداری لازم ہے۔ ونں ر  اس کیمسلماونں میں سے کوئی معمولی شخص بھی اگر کسی کو پناہ دے تو سب مسلما

من ادارے مکی دور میں حلف اور جوار کی روایات اگرچہ قبائلی عرف ر  بنی تھیں، لیکن وہ معاشرتی تحفظ، اصافف، اور امن کے ضا

 اور ریاستی بنیاد نے ان روایات کی اخلاقی و انسانی قدروں کو برقرار رکھا اور بعد ازاں مدنی دور میں ان کو شرعیصلى الله عليه وسلم تھے۔ نبی اکرم 

قبائل نے انسانی  فراہم کی۔یوں کہا جا سکتا ہے کہ اسلامی سماجی تحفظ کی بنیاد ای غ اخلاقی معاہدات سے مضبوط ہوئی، جو مکی دور کے

 غیرت، دل ، اور امن کے جذبے کے تحت قائم کیے تھے۔



932 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

سااء کے ساتھ 
مَ
ح
م

 :حلف عبد اللہ بن ابی ا

ح کا ذریعہ نے بلکہ ایک میں حلف، جوار اور سماجی تحفظ کے اصو  نہ صرف قبائلی معاشرت کی اصلاکی سیرتِ طیبہ صلى الله عليه وسلم نبی کریم 

 کا واقعہ اسی سماجی اور اخلاقی نظا
ؓ
سااء
مَ
ح
م

م کی عملی ھلک  یش  کرتا دل  و دیانت ر  بنی انسانی معاشرہ کی بنیاد بھی نے۔ عبد اللہ بن ابی ا

 روا
ؓ
سااء
مَ
ح
م

 ساتھ ایک تجارتی معالہ  طے بنیا، جس میں کےصلى الله عليه وسلم یت کرتے ہیں کہ بعثت سے قبل میرا نبی کریم ہے۔عبد اللہ بن ابی ا

آیا تو فورا  ودلہ گاہ ر   میرے ذمے کچھ دینا باقی تھا۔ میں نے ودلہ کیا کہ ابھی لے آتا ہوں، مگر گھر جا کر بھو  گیا۔ تین دن بعد جب یاد

 :نے فرمایاصلى الله عليه وسلم آپ کو وہیں موجود بنیا۔ صلى الله عليه وسلم گیا، تو رسو  اللہ 

 v "یا فتى لقد شققت علي، أنا ھهنا منذ ثلاث أنتظرك

 (اے جوان! تم نے مجھے تکلیف میں ھا  دیا، میں تین دن سے اسی جگہ تمہارا انتظار کر رہا ہوں۔

عملی نمونہ یش   کی بنسداری کا نے ودلے کی بند کی اور عہدصلى الله عليه وسلم یہ واقعہ ایک غیر تحریری معاہدے کی مثا  ہے جس میں نبی اکرم 

ار کے اسلامی تصور کی بنیاد ہے، جس میں ہر فرد کو اپنے قو  و قر (Social Protection) فرمایا۔ یہ طرزِ عمل دراصل سماجی تحفظ

 کا ذمہ دار اور امانت دار سمجھا جاتا ہے۔

نے اس موقع ر  صلى الله عليه وسلم ۔ نبی اکرم ہے یہ واقعہ صرف شخصی دیانت کی مثا  نہیں بلکہ اس کے پس منظر میں ایک سماجی فلسفہ کارفرما

د ر  استوار جس صبر، استقامت اور ودلہ وفائی کا مظاہرہ کیا، وہ دراصل اس زمانے کے حلف و جوار کے نظام کو ایک اخلاقی و اان نی بنیا

نے صلى الله عليه وسلم  کریم کرنے کی عملی کوشش تھی۔جہاں جاہلیت کے دور میں جوار صرف قبیلہ یا طاقت ر  بنی تحفظ کا ذریعہ تھا، وہاں نبی

قی عہد ہی سماجی اان ن، اخلاق اور ودلے کی بنسداری کو تحفظ کا ذریعہ بنا دیا۔ اس واقعہ نے واضح کر دیا کہ اسلامی معاشرہ میں فرد کا اخلا

سااء کے ساتھ نبی کریم 
مَ
ح
م

 — اصولوںہدہ اسلامی سماجی نظام کے بنیادی کا یہ غیر رسمی معاصلى الله عليه وسلم اعتماد کی ضمانت ہے۔عبداللہ بن ابی ا

کی روشن مثا  ہے۔ یہ طرزِ عمل دراصل اسلامی معاشرت میں امن، دل  اور باہمی  —وفائے عہد، دیانت، امانت، اور سماجی اعتماد 

 اعتماد کے قیام کی ضمانت فراہم کرتا ہے۔

 اصافرِ مدینہ کے ساتھ نبی کریمؐ کےمعاہدات و بیعت:

 کو پورا کر نے کے ے ب رونونی دا  کا سامنا کر نا پڑا  تو ورؐرؐ کی ظرییں اپنے نجب نبی کریمؐ کو اپنی قوم کی طرف سے سخت مزاحمت

 نے نبوت کے گیارھویں سا  مدینہ سے قبیلہ خزرج کے آئے ہوئے چھ آدمیوں
ؐ
کو اسلام  ر مرکوز ہونے لگیں۔اسی غرض سے آپ

ت کو نبی کریمؐ نے رات کے وقت اگلے سا  بارھویں نبو کی دعوت دے دی ۔ انہوں نے اسلام ول   کر کے مدینہ واپس چلے گئے ۔

آدمیوں سے معاہدہ و بیعت فرمائی ۔ یہ اصافر کے ساتھ پہلا معاہدہ تھا۔  ( ۲۱منیٰ میں عقبہ کے قریب مدینہ سے آئے ہوئے بارہ )



933 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

عورتیں بھی مل ہ تھیں  ۲۵افراد سے اس گھاٹی میں جن میں  ( ۵۷دوسرے سا  تیرھویں نبوت کو مدینہ سے آئے ہوئے کم و بیش )

 نے ایک اہم مذہبی اور سیاسی معاہدہ و بیعت فرمایا۔ اس کو معاہدہ عقبہ ثانی کہاجاتا ہے۔
ؐ
 ۔ آپ

 دلوں اس معاہدے کے بعد دوونں فریق ایک دوسرے ر  مٹ مرنے کو تیا ہوگئے۔ معاہدہ عقبہ ثانی نے مدینہ کے ان لوگوں کے

  اثارر و تعاون ، حبت  اور ھائئی چارے کا جذبہ یداا کیا  جو ایک دوسرے کے د ن کے یاسسے تھے۔میں

کزی حکومت قائم یہ ایک سم  کے مذہبی مواثیق بھی ہیں اور سیاسی معاہدات بھی جن کو بنیاد بنا کر نبی کریمؐ نے مدینہ میں پہلی مر

کرنے کے ے ب راہ ہموار کر لی۔

vi
 ا۔ دوولت مسلماونں کی مذہبی ، سیاسی اور عمرانی عمیر  و ترقی کا آازز ہواسی معاہدہ ہی کی 

 کا تحریری امن معاہدہ:
ؐ
م کے ساتھ آپ

 

عش ُ
ج 

 سُراقہ بن مالک بن 

 جو شخص ان ہجرت مدینہ کے موقع ر  قریش کہ نے ورؐرؐ اور حضرت ابو بکر صدیقؓ کے سروں کی قیمت کا اشتہار جاری کر دیا تھاکہ

سو اونٹوں کا ( ۲۱۱یا کسی ایک کو قتل کردے  یا زندہ گرفتار کر کے لائے تو اس آدمی کو ہر ایک کے دولے /معاوضہ میں ) دوونں کو

۔ جب سراقہ انعام دیا جائے گا۔جب سراقہ بن مالک بن جعشم نے یہ سنا تو وہ فورا  انعام کے لالچ میں ورؐرؐ کی تلاش میں روانہ ہوئے

 کے قریب پہنچ گئے 
ؐ
فا  کے تیر بھی آزما  تو ان کا گھوڑا زمین میں دھنس گیا۔کئی بار گھوڑا دھنس جانے کے بعد سراقہ نےآپ

ں تک دھنس گیا تو وہ ئےلیکن نفی میں جواب ملا ۔اتنی بڑے مالی لالچ نے سراقہ کی آنکھیں د ک کر دی تھیں لیکن جب ان کا گھوڑا گھٹنو

 بات بھی سلیم  کی کہ وہ  اشتہار اور انعام کی بر  دے کر امان طلب کر یا ۔سراقہ نے یہگھبرا گیا۔ وہ  ورؐرؐ کے بنس آکر قریش کے

  نے سراقہ کو تحریری امن
ؐ
 کے خلاف کوئی کارروائی نہیں کرے گا۔ اور دوسروں کو بھی ایسا کرنے سے روکے گا۔  آپ

ؐ
 نامہ دے آپ

 کی تلاش میں 
ؐ
ملتا تو ان کو وہاں سے واپس کر دیتا۔کر چھوڑ دیا۔ سراقہ کہتے ہیں کہ جو بھی آپ

vii
 

:

ل

 مُطعِم بن دلی کے ساتھ نبی کریمؐ کا غیر تحریری معاہدہ و حِ

 نے ہر طرح سے مشرکین اور کفار کہ کے ساتھ نرمی، صبر
ؐ
 کا مکی عہد انتہائی آزمائش ، تنہائی  اور تکلیف دہ  تھا۔ آپ

ؐ
 اور و و و درگزر آپ

 ئے۔میں کفار اور غیرمسلموں سے فوائدبھی حاصل کئے۔ اور بعض کفار سے معاہدے بھی فرماکا برتاؤ کیا ۔ اس دور 

 کی مدد و حمایت میں کمی واقع ہو گئی تو کفارِ کہ نے
ؐ
نبی کریمؐ کو اور زیادہ  ابو طالب کی وفات کے بعد جب اپنے قبیلہ کی طرف سے آپ

ہ اور مددگار تھے۔اذیتیں دینا شروع کیں۔یونکہ  ابو طالب آپ کی پشت پنا

viii
 کی حمایت  

ؐ
جب ورؐرؐ نے دیکھا کہ یہاں کہ میں آپ

 طائف تشریف  لے
ؐ
 نے دوسرے قبائل کے بنس جا کر اپنے لیے حمایت چاہی۔ اس سلسلے میں آپ

ؐ
گئے، لیکن  کم ہو رہی ہے تو آپ

وہاں ر  بھی اس وقت کوئی حمایت نہیں ملی۔

ix
 



934 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 دیا ۔ لیکن طعم  بن دلی کے ئی معاہد اور حلیف تلاش کرنے لگے۔ بہت سے کفار نے انکار کرورؐرؐ واپس آکر کہ میں اپنے ے بکو 

ی معاہدہ ہوا "

حلِف

 ساتھ نبی کریمؐ کا ایک غیر تحریری 

  xثم تسلح المطعم وأھل بيتہ" 

 )پھر طعم  بن دلی اور ان کے سب گھر والوں نے ہتھیار باندھ ے ب(۔ 

ورؐؐرنے آکر حرم   اور اعلان کیا کہ میں نے حمدؐ کو پناہ دی ہے۔ کوئی ان سے عرضض نہ کرے ۔وہ تمام حرم کے دروازے ر  آگئے

شریف کا طواف فرمایا، نماز پڑھی اور پھر اپنے گھر تشریف لےگئے۔

xi
ر کے  نبی کریمؐ طعم  بن دلی کے اسی احسان کی بناء ر  جنگ دو

ى لتركتهم ن المطعم بن عدى حياً ثم كلمنى فى ھؤلاء النتنلوكادن اسیرانِ دور کے بارے میں یہ ارملد فرماتے "

 ان سب کو )اگر آج طعم  بن دلی زندہ ہوتا اور پھر مجھ سے ان گندوں کے بارے میں کچھ کلام کرتا تو میں اس کی رعایت سے xiiله"

 یک جا چھوڑ دیتا(۔

 عبد اللہ بن ارت قط کے ساتھ اجرت ر  رہبری کے ے ب معاہدہ نبویؐ:

 نے اپنے سفر کو آسان اور محفوظ بنا
ؐ
نے کےے ب ایک ورؐرؐ نبی کریمؐ کو جب کہ سےمدینہ منورہ ہجر ت کرنے کی اجازت  ہ گئی تو آپ

ہر کا نام عبد اللہ بن مشرک کے ساتھ جو راستوں کا بڑا ماہر تھا، اجرت ر  ایک غیر تحریری معاہد ہ فرما کر اپنا رہبر بنایا۔ راستوں کے اس ما

 قط الدیلی تھا۔ ا
رت

xiii
 

 قط معاہدہ کے مطابق صبح کے وقت دو اونٹنیاں لے کر ازر ثور ر  حارو ہوا ، اس رہبر نے متعارف اور مشہو
ر وبو  عبد اللہ بن ارت

راستے کو چھوڑ کر ایک غیر معروف راستے سے ساحل کی طرف ورؐرؐ کو لے کر چلا۔

xiv
 

 قط ایک کافر تھا اور عاص بن 
 کو معلوم تھا کہ وہ امانتعبد اللہ بن ارت

ؐ
 دار ، قہ  اور قال  اعتبار ہے ، اور وائل کا حلیف بھی تھا۔ لیکن آپ

ت کے خطرناک سفر کہ سے مدینہ تک جانے والے تمام راستوں کا  ماہر ہے۔ اس ے ب نبی کریمؐ نے اس ر ا عتماد کر کے معاہدہ کیا اور ہجر

یا۔کو محفوظ بنانے کے لیے اس کو اپنا رہبر بنا

xv
 ۔جس کی دوولت ورؐر ؐ اور حضرت ابوبکر ؓ بحفاظت کہ سے مدینہ تشریف لے گئے

 خلاصہ :

 ممکن تھا۔ اگر عرب معاشرہ قبائلی بنیادوں ر  استوار تھا جہاں ہر فرد کی عزت، جان، اور ما  کا تحفظ صرف اس کے بیلے  کی طاقت سے

کے لیے کوئی مؤثر نظام موجود نہ تھا۔ایسے حالات میں حلف  تعلق رکھتا تو اس کے تحفظ کوئی فرد اپنے بیلے  سے نکالا جاتا یا کمزور بیلے  سے

ے کی مدد کریں کی روایت نے سماجی تحفظ کا کردار ادا کیا۔ اس کے ذریعے مختلف قبائل یا افراد نے باہمی معاہدہ کیا کہ وہ ایک دوسر

 تھا جس نے عربوں کے دلوں میں یں گے۔یہی وہ سماجی جذبہگے، ظلم کے خلاف کھڑے ہوں گے، اور اصافف کے تقاضے پورے کر



935 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

میں حلف کی روایت محض ایک قبائلی  جو بعد میں اسلامی سماج کی اخلاقی بنیاد بنا۔مکی دور —اجتماعی ذمہ داری اور اصافف پسندی کو جنم دیا 

 شرکت اور توثیق نے اسے ایک اخلاقی قدر میں کیصلى الله عليه وسلم  معاہدہ نہیں تھی بلکہ وہ سماجی اصافف اور انسانی تحفظ کی بنیاد تھی۔ نبی کریم

۔یوں کہا جا دو  دیا۔ اسلام نے اسی روایت کو مضبوط کر کے بعد میں سماجی مساوات، دل ، اور تعاون کے شرعی اصولوں کی شکل دی

تمدن کی اخلاقی  سکتا ہے کہ حلف الفضو  عرب معاشرے میں سماجی تحفظ کے ابتدائی اداروں میں سے ایک تھا، جس نے اسلامی

 بنیادوں کو تقویت دی۔

 جوار اور سماجی تحفظ

یعنی وہ اخلاقی و عرفی ضابطہ جس کے ذریعے — تھا Pre-Islamic Social Protection Systemجوار کا نظام دراصل 

اتی  نظام سے محروم تھا۔ وہاں دلمعاشرے میں کمزور، مسافر، اور اجنبی کو تحفظ ملتا تھا۔عرب معاشرہ قبل از اسلام کسی منظم ریات  یا 

نہایت اہم اخلاقی و  حکومت کے بجائے قبیلہ ہی قاونن، دلالت، فوج اور سماجی تحفظ کا مرکز سمجھا جاتا تھا۔ ایسے ماحو  میں جوار ایک

م دراصل اسلام سے قبل کا نظاعرفی نظام کے طور ر  سامنے آیا، جو سماج میں کمزور اور مظلوم افراد کے لیے امن و پناہ کا ضابطہ تھا۔ یہی 

 امن کو کا بنیادی تصور تھا، جس کے ذریعے انسانی حرمت، جان و ما  کی سلامتی، اور معاشرتی (Social Protection) سماجی تحفظ

 برقرار رکھا جاتا تھا۔

 مظلوم کو اپنے ذاتی یا قبائلی اثر و یااہلِ عرب کے نزدیک "جوار" کا مطلب یہ تھا کہ کوئی بااثر شخص یا قبیلہ کسی کمزور، مسافر، اجنبی 

 ایک عرفی ضابطہ رسوخ کے تحت تحفظ اور امان فراہم کرے۔یہ کوئی تحریری یا حکومتی معاہدہ نہیں ہوتا تھا بلکہ اخلاقی ذمہ داری ر  بنی

ہے“تھا، جس کی بنیاد شرف، عزت، اور حمیت ر  رکھی گئی تھی۔اگر کسی نے کہا کہ  میرا جار  تو اس کا مطلب  ”فلاں شخص 

 یہ ہوتا تھا کہ اس شخص کو کسی بھی سم  کا نقصان ہنچا نا پورے بیلے  کے لیے شرم و عار کا باعث ہے۔

 Informal Justice) یوں "جوار" کا نظام اس وقت کے قاوننی خلا کو پُر کرتا تھا اور معاشرے میں ایک غیر رسمی دلاتی  تحفظ

and Protection System)   ج میں انسانی کام کرتا تھا۔یہ روایت نہ صرف فرد کی حفاظت کا ذریعہ تھی بلکہ عرب سماکے طور ر

 ۔ حقوق، ہمسایگی، اور باہمی تعاون کی عملی مثا  بھی تھی۔جوار کے دو بنیادی پہلو تھے

 ایک انفرادی (Personal Jiwar) 

 اجتماعی (Tribal Jiwar) 



936 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 :(Personal Protection) انفرادی جوار:الف

داری کے کے قدیم قبائلی نظام میں انفرادی جوار ایک نہایت مضبوط سماجی روایت تھی، جو انسانی عزت، غیرت، اور باہمی وفا عرب

لت میں کسی بااثر یا شریف احساس ر  بنی تھی۔ اس روایت کے تحت اگر کوئی مظلوم، مسافر، یا غیر بیلے  کا شخص کسی مشکل یا خطرناک حا

 "  تو وہ ہتاشخص سے پناہ طلب کرتا

  جِواري

ل

 ۔ ”تو میری پناہ میں ہے“یعنی  "أنت ف

 یہ مختصر مگر طاقتور جملہ عرب معاشرت میں ایک باضابطہ اعلانِ تحفظ سمجھا جاتا تھا۔

  جِواري

ل

 ”یہ میری پناہ میں ہے۔“ — "هو ف

تی تھی کہ اگر کوئی شخص جوار توڑ دیتا تو پورا جایہ الفاظ امن کے معاہدے کی حیثیت رکھتے تھے۔قبائل میں یہ رسم اس قدر محترم سمجھی 

حفاظت کو اپنا اخلاقی اور  معاشرہ اسے غدار اور ظالم سمجھتا۔جب کسی شخص کو کسی بیلے  یا فرد کی جوار حاصل ہوجاتی، تو پورا قبیلہ اس کی

، یونکہ  ایسا کرنا صرف اس  ہاتھ نہیں اھا  سکتا تھابھی اُس شخص ر —اگر وہ د ن کا دولہ لینے والا ہو قبائلی فریضہ سمجھتا تھا۔ کوئی دشمن

 حقوق کے غیر شخص سے دشمنی نہیں بلکہ پورے بیلے  کے خلاف اعلانِ جنگ کے مترادف تھا۔یہ روایت عرب معاشرت میں انسانی

تا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ جوار کرتحریری ضابطے کے طور ر  رائج تھی۔ جوار دینے والا شخص اپنی جان کی قیمت ر  بھی پناہ گزین کی حفاظت 

 کو نہ صرف ایک سماجی عہد بلکہ اخلاقی اور قبائلی غیرت کی علامت سمجھا جاتا تھا۔

 اور اخلاقی اسلام کے ظہور کے بعد، اگرچہ شریعت نے امن و امان کے نئے اصو  متعین کیے، مگر اسلام نے اس روایت کے انسانی

 :فرمایا نے صلى الله عليه وسلم پہلو کو برقرار رکھا۔ چنانچہ نبی کریم

 xvi"یجُيرُ على المسلمين أدَناھم

 (یعنی: مسلماونں میں سے سب سے کم حیثیت والا بھی اگر کسی کو امان دے دے تو وہ سب ر  لازم ہے۔

، تاکہ معاشرہ یہ حدیث بتاتی ہے کہ اسلام نے انفرادی جوار کو قبائلی فخر سے نکا  کر شرعی اور انسانی ذمہ داری کی صورت دے دی

 و زیادتی سے محفوظ رہے اور ہر شخص کو امن کی ضمانت حاصل ہو۔ ظلم

 :(Collective Jiwar) ب( قبائلی جوار

ین کو پورے بیلے  کی طاقت، کبھی پورا قبیلہ کسی فرد یا بیلے  کو اپنے جوار میں لے لیتا۔یہ ایک اجتماعی معاہدہ ہوتا، جس کے تحت پناہ گز

ئل کی حیثیت اختیار کر لیتا، جو مختلف قبا (Social Contract) جوار ایک سماجی معاہدےوسائل اور دفاع میسر آجاتا۔اس طرح 

 ھانچے  کے درمیان امن و امان، اعتماد اور باہمی رواداری کی فضا یداا کرتا تھا۔یہی وجہ تھی کہ عرب معاشرہ، باوجود اس کے کہ ریاستی



937 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 تحفظ برقرار رکھنے میں سے خالی تھا، قبائلی اخلاقیات کے ذریعے ایک مضبوط اور
ِ
کامیاب تھا۔عرب معاشرے میں قبائلی  مربوط نظام

 بنی ہوتا تھا۔ جوار انفرادی جوار سے زیادہ وسیع اور مضبوط نظام تھا، جو پورے بیلے  کی اجتماعی طاقت، حمیت اور سیاسی اثر و رسوخ ر 

 : کرتا، اور اگر وہ قبیلہ ول   کر لیتا تو اعلان کیا جاتاقتور بیلے  سے پناہ طلبجب کسی شخص یا کسی کمزور بیلے  کو خطرہ لاحق ہوتا، تو وہ کسی طا

  فلان"

ل

 
  جوار ب

ل

۔“یعنی  "فلان ف فلاں کی پناہ میں ہے یا قبیلہ بنو   ”فلاں شخص 

کو پورے  گزین سمجھا جاتا تھا، جس کے بعد پناہ (Social Contract) یہ اعلان محض الفاظ نہیں بلکہ ایک باقادلہ اجتماعی معاہدہ

تا، تو وہ گویا پورے بیلے  کی حفاظت، وسائل، عزت اور سماجی مقام حاصل ہوجاتا۔ اب اگر کوئی دشمن اس پناہ یافتہ فرد یا گروہ ر  حملہ کر

 تھا۔اؤ ر  لگاتا بیلے  کے خلاف اعلانِ جنگ کرتا، یونکہ  قبائلی جوار میں فرد نہیں بلکہ پورا قبیلہ اپنی عزت اور غیرت کو د

۔ مختلف قبائل کے اس جوار کا مقصد صرف دشمن سے بچاؤ نہیں بلکہ قبائل کے مابین امن، اعتماد اور سماجی ہم آہنگی یداا کرنا بھی تھا

کی حیثیت رکھتا، جس سے تجارتی،  (Pact of Non-Aggression)درمیان جب معاہدہِ جوار طے بنتا تو وہ ایک امن معاہدہ 

الفضو  یا حلف الأحلاف، جن میں  ت کو احکام م ملتا۔تاری م ادردر میں عدد د مثاں م تی ہ ہیں، جیسے کہ حلفمعاشرتی اور سیاسی تعلقا

 :کہ مختلف قبائل نے مشترکہ طور ر  مظلوموں کی مدد اور ظلم کے خلاف کھڑے ہونے کا عہد کیا۔ ابن ہشام نے ذکر کیا ہے

أو من غيرھم إلا قاموا معه وكانوا على من ظلمه  تعاقدوا على أن لا یجدوا بمكة مظلوماً من أھلها

 xvii”.حتى ترد  عليه مظلمته

تھ کھڑے ہوں ان )قبائل( نے باہمی معاہدہ کیا کہ اگر وہ کہ میں کسی مظلوم کو دیکھیں، د اہ وہ مکی ہو یا غیر مکی، تو وہ سب اس کے سا

 "دلایا جائے۔گے اور ظالم کے خلاف ہوں گے، یہاں تک کہ اس کا حق اسے واپس 

م تھا۔ اسلام نے بعد میں اسی قبائلی جوار محض پناہ دینے کا نظام نہیں بلکہ اجتماعی اصافف اور انسانی مساوات کی بنیاد ر  قائم ایک سماجی نظا

  حاصل ہو۔ور تحفظجذبے کو برقرار رکھتے ہوئے اس کے اخلاقی و دلاتی  پہلو کو مضبوط کیا، تاکہ انسانیت کے ہر فرد کو امن، عزت ا

 خلاصہ 

 و جوار جیسے اس تحقیق کے نتائج سے یہ واضح ہوتا ہے کہ عہدِ مکی میں عرب معاشرہ باوجود ریاستی اداروں کی غیر موجودگی کے، حلف

کے طور ر   و قبائلی عہد غیر رسمی مگر مؤثر سماجی نظام کے ذریعے انسانی جان، عزت اور ما  کے تحفظ کو یقینی بناتا تھا۔ حلف ایک اخلاقی

اہم کرنے کا ضابطہ تھا۔ یہ ظلم کے خلاف اجتماعی ردعمل اور مظلوم کے حق کے تحفظ کا ذریعہ تھا، جبکہ جوار فرد یا بیلے  کو پناہ و تحفظ فر

دردی
م
کے  دوونں روایات نہ صرف سماجی ہم آہنگی اور اعتماد قائم کرنے میں مددگار تھیں بلکہ اخلاقی ذمہ داری، دل  اور انسانی ہ

 اصولوں کو بھی فروغ دیتی تھیں۔



938 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

 دی۔ وسعت مطابق کے شرع و اخلاق اسلامی انہیں اور کیا سلیم  کو اہمیت کی روایات ان میں دور مکی نے صلى الله عليه وسلمنبی اکرم 

ں معاہدات، تحریری غیر
 
ب

 

ی
 ی ع
ب

 بھی افراد قبائلی غیر اور مسافر ،یتیم کمزور، کہ بنایا یقینی کو بات اس نے نظام کے جوار اور 

 نے، بنیاد کی انچے ھ سماجی اور قاوننی کے ریات  اسلامی اصو  یہ میں دور مدنی طرح اسی رہیں۔ محفوظ میں معاشرت

 گئی۔ دی حیثیت شرعی کو تحفظ سماجی اور امانت عہد، وفائے جہاں

بتدائی اصو  قائم کیے اور اسلام نے ایوں کہا جا سکتا ہے کہ عہدِ مکی کے حلف و جوار کے نظام نے عرب معاشرے میں سماجی تحفظ کے 

ج کے دور میں انہیں اخلاقی، شرعی اور سماجی نوں میں جامع بنایا۔ یہ روایات نہ صرف انسانی حقوق اور دل  کی عملی مثا  ہیں بلکہ آ

 بھی سماجی اصافف، کمزور طبقات کے تحفظ اور معاشرتی ہم آہنگی کے لیے رہنمائی فراہم کرتی ہیں۔

 تحوالہ جا

 

1.  i  اللغۃ، تحقیق و ضبط: عبدالسلام حمد ہارون، )قاہرہ: دارالفکر(، ج 
 
 

 ۔79، ص 2ابو الحسین احمد بن فارس بن زکریاؒ، معجم مقاي

 ۔45، ص 7ابن منظورؒ، لسان العرب، )رونوت: دار صادر(، ج حمد بن مکرم  .2

3. iii - ،۔7:9ا القرآن الکریم، سورۃ التوبۃ 

5. iv -  :۔3192حمد بن اسماعیل البخاریؒ، اجارمع الصحیح، )ریاض: دارالسلام(، کتاب الجزیۃ، حدیث 

غدِدۃ، حدیث:  ، کتاب495، ص 3سلیمان بن اشعث ابو داودؒ، سنن ابی داود، )رونوت: دارالفکر(، ج  .4
ل
 ۔1492الأدب، باب فی ا

 ۔493–449، ص 1حمد بن جریر الطبریؒ، تاریخ الأمم والملوک، )رونوت: دارالتراث(، ج  .9

 ۔49–51، ص 2عبدالملک بن ہشامؒ، السیرۃ النبویۃ، )رونوت: دارالمعرفۃ(، ج   .9

 حمد بن حمد ابن سید الناسؒ، عیون الأثر فی فنون المغازی والشمائل والسیر  .8

ل

ا(، ج ، )رونوت: داراکتب  ا

 

ی ۃ
م
غل

 ۔177–199، ص 1

 ۔415–457، ص 1عزالدین ابن الاثیرؒ، الکا ہ فی التاریخ، )رونوت: دار صادر(، ج  .7

 ۔148–145، ص 1حمد بن سعدؒ، الطبقات الکبریٰ، )رونوت: دار صادر(، ج  .15

11.  
س
ا الرسالۃ(، ج حمد بن ابی بکر ابن القیمؒ، زاد المعاد فی ہدی خیر العباد، )رونوت: مؤ

 

 ۔59، ص 2سۃ

 ۔59، ص 2زاد المعاد، ج  :؛ نیز ملاحظہ ہو99حمد بن ابی بکر ابن القیمؒ، جوامع السیرۃ، )رونوت: دارالفکر(، ص  .12

 ۔444، ص 1حمد بن جریر الطبریؒ، تاریخ الأمم والملوک، )رونوت: دارالتراث(، ج  .13

 ۔517، ص 1فۃ(، ج عبدالملک بن ہشامؒ، السیرۃ النبویۃ، )رونوت: دارالمعر  .15

 ۔517، ص 1عبدالملک بن ہشامؒ، السیرۃ النبویۃ، )رونوت: دارالمعرفۃ(، ج  .14

 ۔444، ص 1حمد بن جریر الطبریؒ، تاریخ الأمم والملوک، )رونوت: دارالتراث(، ج  .19

                                                      



939 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

                                                                                                                                                                           

ا(، ج  .19

 

ی ۃ
م
لغل

 ۔149، ص 1حمد بن حمد ابن سید الناسؒ، عیون الأثر، )رونوت: داراکتب  ا

 ۔77، ص 2ہشامؒ، السیرۃ النبویۃ، )رونوت: دارالمعرفۃ(، ج عبدالملک بن  .18

ا الرسالۃ(، ج   .17

 

سۃ
س
 ۔43، ص 2حمد بن ابی بکر ابن القیمؒ، زاد المعاد، )رونوت: مؤ

ا(، ج   .25

 

ی ۃ
م
لغل

 ۔278، ص 1احمد بن حمد القسطلانیؒ، المواہب اللدنیۃ بالمنح المحمدیۃ، )رونوت: داراکتب  ا

، الفصو  .21
ؒ
ا(، ص صلى الله عليه وسلم  فی سیرۃ الرسو  حمد بن احمد ابن ضیاء

 

ی ۃ
م
لغل

 ۔115، )رونوت: داراکتب  ا

 ۔158–159، )رونوت: دارالفکر(، ص المقدمہعبدالرحمن بن خلدونؒ،   .22

 ۔۲۲۱الفصو  فی سیرۃ الرسو ، ص  .23

 ۔153، ص 1عبدالملک بن ہشامؒ، السیرۃ النبویۃ، )رونوت: دارالمعرفۃ(، ج  .25

24. xvi -  ۔3192الصحیح، )ریاض: دارالسلام(، کتاب الجزیۃ، حدیث: حمد بن اسماعیل البخاریؒ، اجارمع 

29. xvii -  153، ص 1ابن ہشام، السیرۃ النبویۃ، ج 

References  

1. Abu al-Husayn Ahmad bin Faris bin Zakariyaʾ, Mu‘jam Maqayis al-Lughah, tahqiq wa zabt: ‘Abd al-Salam Muhammad Harun, 

(Cairo: Dar al-Fikr), vol. 2, p. 97. 

2. Muhammad bin Mukarram Ibn Manzur, Lisan al-‘Arab, (Beirut: Dar Sadir), vol. 9, p. 54. 

3. Al-Qur’an al-Karim, Surah al-Tawbah, 9:6. 

4. Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, al-Jami‘ al-Sahih, (Riyadh: Dar al-Salam), Kitab al-Jizyah, Hadith no. 3172. 

5. Sulayman bin Ash‘ath Abu Dawud, Sunan Abi Dawud, (Beirut: Dar al-Fikr), vol. 3, p. 560, Kitab al-Adab, Bab fi al-‘Iddah, Hadith 

no. 1562. 

6. Muhammad bin Jarir al-Tabari, Tarikh al-Umam wa al-Muluk, (Beirut: Dar al-Turath), vol. 1, pp. 557–563. 

7. ‘Abd al-Malik bin Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), vol. 2, pp. 41–56. 

8. Muhammad bin Muhammad Ibn Sayyid al-Nas, ‘Uyun al-Athar fi Funun al-Maghazi wa al-Shama’il wa al-Siyar, (Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah), vol. 1, pp. 177–199. 

9. ‘Izz al-Din Ibn al-Athir, al-Kamil fi al-Tarikh, (Beirut: Dar Sadir), vol. 1, pp. 509–514. 

10. Muhammad bin Sa‘d, al-Tabaqat al-Kubra, (Beirut: Dar Sadir), vol. 1, pp. 154–158. 

11. Muhammad bin Abi Bakr Ibn al-Qayyim, Zad al-Ma‘ad fi Hady Khayr al-‘Ibad, (Beirut: Mu’assasat al-Risalah), vol. 2, p. 46. 

12. Muhammad bin Abi Bakr Ibn al-Qayyim, Jawami‘ al-Sirah, (Beirut: Dar al-Fikr), p. 67; see also: Zad al-Ma‘ad, vol. 2, p. 46. 

13. Muhammad bin Jarir al-Tabari, Tarikh al-Umam wa al-Muluk, (Beirut: Dar al-Turath), vol. 1, p. 555. 

14. ‘Abd al-Malik bin Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), vol. 1, p. 419. 

15. ‘Abd al-Malik bin Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), vol. 1, p. 419. 

16. Muhammad bin Jarir al-Tabari, Tarikh al-Umam wa al-Muluk, (Beirut: Dar al-Turath), vol. 1, p. 555. 

17. Muhammad bin Muhammad Ibn Sayyid al-Nas, ‘Uyun al-Athar, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah), vol. 1, p. 157. 



940 | P a g e  J o u r n a l  o f  R e l i g i o n  &  S o c i e t y  ( J R & S )  
 

  Vol. 04 No. 02. Oct-Dec 2025 

                                                                                                                                                                           

18. ‘Abd al-Malik bin Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), vol. 2, p. 99. 

19. Muhammad bin Abi Bakr Ibn al-Qayyim, Zad al-Ma‘ad, (Beirut: Mu’assasat al-Risalah), vol. 2, p. 53. 

20. Ahmad bin Muhammad al-Qastallani, al-Mawahib al-Ladunniyyah bi al-Minah al-Muhammadiyyah, (Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah), vol. 1, p. 298. 

21. Muhammad bin Ahmad Ibn Diya’, al-Fusul fi Sirat al-Rasul صلى الله عليه وسلم, (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah), p. 114. 

22. ‘Abd al-Rahman Ibn Khaldun, al-Muqaddimah, (Beirut: Dar al-Fikr), pp. 107–108. 

23. Muhammad bin Ahmad Ibn Diya’, al-Fusul fi Sirat al-Rasul صلى الله عليه وسلم, p. 114. 

24. ‘Abd al-Malik bin Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, (Beirut: Dar al-Ma‘rifah), vol. 1, p. 143. 

25. Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, al-Jami‘ al-Sahih, (Riyadh: Dar al-Salam), Kitab al-Jizyah, Hadith no. 3172. 

26. Ibn Hisham, al-Sirah al-Nabawiyyah, vol. 1, p. 143. 

 


